
 1 

 N° 123 
 
     (http://www.heritageoftibet.com) 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Cari amici, 
 
questo N° 123 di ”The Heritage of Tibet news“ esce qualche settimana prima della 
ricorrenza del Losar, il capodanno tibetano (18 febbraio 2026), quindi tanti auguri a tutti i 
nostri lettori e lettrici. Ancora una volta dobbiamo prendere atto del clima di violenze, 
guerre e tragici eventi nel quale stiamo vivendo. Purtroppo a questo tragico scenario si è 
aggiunto recentemente anche il dramma dell’Iran dove oltre trentamila oppositori del 
regime sono stati uccisi. Quindi, per l’ennesima volta, ricordiamo a tutti (a cominciare da 
noi stessi) quanto il pensiero, l’etica e il comportamento di Sua Santità il XIV Dalai Lama 
del Tibet siano una bussola fondamentale per orientarci sul cammino nell’attuale non 
facile momento. Nel presente numero di ”The Heritage of Tibet news“, oltre alle consuete 
rubriche, segnaliamo un illuminante contributo di Kundun sul tema dell’equanimità. 
 
Ancora auguri di felice Losar e continuiamo a non perderci di vista. 
 
Associazione “L’Eredità del Tibet-The Heritage of Tibet” 
 
10° giorno del dodicesimo mese dell’Anno del Serpente di Legno (28 gennaio 2026) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 2 

Mundgod, Karnataka, India meridionale, 12 
dicembre 2025: ieri Sua Santità il Dalai Lama 
ha lasciato Dharamsala, e ha preso un volo 
per Delhi. Oggi ha proseguito il viaggio da 
Delhi a Hubli, nel Karnataka, diretto al 
monastero di Drepung. All’aeroporto di 
Hubli Sua Santità è stato accolto da Geshe 
Jigme Gyatso, l’abate del monastero di 
Drepung, e da numerose altre personalità. 
All’esterno lo attendevano per salutarlo e 

rendergli omaggio gli abati dei diversi monasteri e dai funzionari dei cinque insediamenti tibetani 
che si trovano in quell’area dell’India meridionale. Migliaia di tibetani, religiosi e laici e non pochi 
indiani locali, hanno fatto ala lungo la strada per dargli il benvenuto. All’arrivo al monastero di 
Drepung, Sua Santità è stato accolto dal Venerabile Lobsang Dorje, il 105° Ganden Tripa 
(principale autorità della scuola Gelug a cui Drepung appartiene), e da numerosi altri lama e tulku. 
Una serie di mandala di lunga vita sono stati offerti al Dalai Lama dopodiché Sua Santità ha rivolto 
un breve discorso alla congregazione: “Questo luogo dove ci sono i nostri insediamenti tibetani si 
trova a sud-ovest del Tibet. Oggi, i membri delle comunità monastiche si sono riuniti qui in modo 
gioioso e sincero. Cosa significa questo? Significa che i vasti e profondi insegnamenti buddhisti dei 
sutra e dei tantra - la dottrina immacolata sostenuta da grandi studiosi come Nagarjuna - sono 
conservati da noi tibetani. Nonostante le difficoltà che ha affrontato in Tibet, il nostro popolo ha 
mantenuto una forte devozione alla propria religione e cultura. Il punto essenziale è che noi 
tibetani proviamo un profondo senso di responsabilità per gli insegnamenti del Paese delle Nevi. 
Oggi il rispetto per il Buddhismo tibetano sta crescendo, non solo tra i tibetani, ma anche in Cina e 
in tutto il mondo. Persone di diversa provenienza stanno dimostrando un crescente 
apprezzamento per la religione e la cultura tibetane. Non solo preghiamo affinché gli insegnamenti 
del Buddha possano prosperare, ma ci assicuriamo attivamente che lo studio e la realizzazione 
degli insegnamenti rimangano vivi. Il Buddhismo è qualcosa che le persone in Cina, Tibet e nella 
regione himalayana hanno in comune da molto tempo, e questo legame continua ad approfondirsi. 
In qualità di Dalai Lama, le mie spiegazioni del Dharma hanno raggiunto molte persone. La 
regione himalayana, in particolare, ha una grande devozione e i tibetani hanno mantenuto le solide 
basi dell’educazione buddhista. Di conseguenza, gli insegnamenti continuano a diffondersi e a 
essere di beneficio per innumerevoli esseri. Ho anche avuto conversazioni con scienziati che sono 
attratti dagli aspetti pratici del pensiero buddhista. Non sono interessati alle discussioni sulle vite 
passate e future, ma ai metodi per coltivare la pace interiore attraverso una mente calma e 
disciplinata. Anche nei paesi a maggioranza cristiana questo interesse è in aumento. Quando 
viaggio all’estero, vengo accolto calorosamente e le persone mi ascoltano con sincerità, il che porta 
a un nuovo apprezzamento delle intuizioni buddhiste. In Tibet, il Dharma era quasi scomparso, 
ma noi che siamo fuggiti in esilio abbiamo lavorato diligentemente per preservarlo. Oggi molti 
scienziati e altre persone prestano attenzione alla visione buddhista, alla meditazione e alla 
condotta etica. Attraverso questi scambi, è chiaro che il Buddhismo offre metodi unici per domare 
la mente e raggiungere la pace interiore. Gli insegnamenti completi dei Tre Veicoli rimangono 
intatti nella nostra tradizione. Mentre noi praticanti continuiamo a sostenere questi insegnamenti, 
è incoraggiante che scienziati e altri studiosi si interessino ad essi. Così, il Dharma è ora 
ampiamente apprezzato, anche tra coloro che non seguono necessariamente alcuna pratica 
religiosa“. Dopo queste osservazioni, e dopo aver menzionato profezie e sogni che indicano che 
vivrà più di 130 anni, Sua Santità ha incoraggiato tutti i presenti a lavorare diligentemente per far 
rivivere e rafforzare il Dharma e per beneficiare il mondo. L’abate del monastero di Drepung ha 
poi accompagnato Sua Santità nei suoi alloggi al piano superiore del Cortile dei Dibattiti. 



 

 

fin da bambino avevo una fede incrollabile nel Buddha e un fervido desiderio di vedere il Jowo 
(statua del Buddha) a Lhasa. Come parte della mia educazione buddhista, ho studiato 
intensamente il Pramanavarttika (Commento sulla cognizione valida) e ho prestato molta attenzione 
al triplice processo di (1) confutare la posizione degli altri, (2) affermare la propria posizione e (3) 
confutare le critiche ad essa rivolte. Nel mondo odierno troviamo diversi s
religiose, persone prive di qualsiasi fede e persone che criticano la religione. Gli strumenti analitici 
presenti nel Pramanavarttika sono molto utili nel contesto odierno. Infatti, il modo in cui i nostr
testi buddhisti enfatizzano l’esame e la sperimentazione, piuttosto che il semplice seguire qualcosa 
attraverso una fede cieca, è molto importante oggi. Trovo anche molto utili le istruzioni fornite nei 
testi di epistemologia e logica per plasmare il mio modo di pensare. Il processo di 
dettagliato necessario per confutare la posizione dell’
controbattere le critiche alla propria posizione aiuta a costruire la certezza nella propria mente. Lo 
scopo essenziale dei processi investigativi pre
quello di portare la pace della mente. Quando ho visitato Pechino e ho incontrato Mao Zedong, lui 
è stato piuttosto affettuoso nei miei confronti. Poich
cercato di rivelarglielo, e lui sembrava apprezzarlo. Tuttavia, durante il nostro ultimo incontro, 
Mao Zedong mi ha detto che la religione è veleno. Sono rimasto in silenzio, ma nella mia mente ho 
pensato: ‘In realtà, affermare, come fanno loro, che il comunism
che è veleno!’. Il modo in cui i nostri testi buddhisti ci insegnano ad adottare un approccio 
razionale nella nostra ricerca della realtà è molto prezioso. Personalmente, ho instaurato ottimi 
rapporti con gli scienziati moderni perch
che gli scienziati apprezzano. Da quando sono andato in esilio in India, ho visitato molti luoghi 
diversi in questo Paese. Ovunque vada, le persone sono interessate a ciò che ho da d
Buddhismo. Per quanto mi riguarda, il punto più importante è trovare la pace della mente. Da 
parte mia, non appena mi sveglio al mattino, rifletto su come posso essere di beneficio a tutti gli 
esseri senzienti, e questo mi porta la pace della mente
voi“. 
 

ai partecipanti l’opportunità di riflettere sulle proprie origini, radici, identità culturale e 

 3 

Mundgod, Karnataka, India meridionale
gennaio 2026: oggi Sua Santità il Dalai Lama ha 
incontrato 237 persone provenienti da tutto il 
mondo che partecipano a un ritiro guidato da 
Geshe Dorjee Damdul, direttore della “Tibet 
House“ di Nuova Delhi. Nel suo discorso ai 
presenti, Kundun ha tra l’altro detto: “Il 
Buddhismo si diffuse in tutto il Tib
delle Nevi. Sono nato a Dhomey (Amdo), ma 

fin da bambino avevo una fede incrollabile nel Buddha e un fervido desiderio di vedere il Jowo 
(statua del Buddha) a Lhasa. Come parte della mia educazione buddhista, ho studiato 

(Commento sulla cognizione valida) e ho prestato molta attenzione 
al triplice processo di (1) confutare la posizione degli altri, (2) affermare la propria posizione e (3) 
confutare le critiche ad essa rivolte. Nel mondo odierno troviamo diversi s
religiose, persone prive di qualsiasi fede e persone che criticano la religione. Gli strumenti analitici 

sono molto utili nel contesto odierno. Infatti, il modo in cui i nostr
same e la sperimentazione, piuttosto che il semplice seguire qualcosa 

attraverso una fede cieca, è molto importante oggi. Trovo anche molto utili le istruzioni fornite nei 
testi di epistemologia e logica per plasmare il mio modo di pensare. Il processo di 

per confutare la posizione dell’avversario, affermare la propria posizione e 
controbattere le critiche alla propria posizione aiuta a costruire la certezza nella propria mente. Lo 
scopo essenziale dei processi investigativi presentati nei nostri trattati su ciò che è vero o falso è 
quello di portare la pace della mente. Quando ho visitato Pechino e ho incontrato Mao Zedong, lui 
è stato piuttosto affettuoso nei miei confronti. Poiché considero importante la pace mentale, ho 

to di rivelarglielo, e lui sembrava apprezzarlo. Tuttavia, durante il nostro ultimo incontro, 
Mao Zedong mi ha detto che la religione è veleno. Sono rimasto in silenzio, ma nella mia mente ho 
pensato: ‘In realtà, affermare, come fanno loro, che il comunismo è l’ideologia definitiva, questo sì 
che è veleno!’. Il modo in cui i nostri testi buddhisti ci insegnano ad adottare un approccio 
razionale nella nostra ricerca della realtà è molto prezioso. Personalmente, ho instaurato ottimi 

i moderni perché utilizzo l’analisi nelle mie indagini. Questo è qualcosa 
che gli scienziati apprezzano. Da quando sono andato in esilio in India, ho visitato molti luoghi 
diversi in questo Paese. Ovunque vada, le persone sono interessate a ciò che ho da d
Buddhismo. Per quanto mi riguarda, il punto più importante è trovare la pace della mente. Da 
parte mia, non appena mi sveglio al mattino, rifletto su come posso essere di beneficio a tutti gli 
esseri senzienti, e questo mi porta la pace della mente, un senso di serenità interiore. Grazie a tutti 

Bolzano, Italia, 16 gennaio 2026: il presidente 
della Provincia Arno Kompatscher h
a Bolzano presso l’istituto di ricerca “Eurac 
Research“, un gruppo di 30 giovani 
tibetani cresciuti in Europa e che sono stati 
ospiti in Alto Adige da giovedì 16 gennaio a 
domenica 18 gennaio. Durante il loro soggiorno 
hanno visitato diverse istituzioni, partecipato a 
workshop e incontrato diverse realtà 
L’obiettivo dell’iniziativa è st

opportunità di riflettere sulle proprie origini, radici, identità culturale e 

Mundgod, Karnataka, India meridionale, 16 
gennaio 2026: oggi Sua Santità il Dalai Lama ha 

contrato 237 persone provenienti da tutto il 
mondo che partecipano a un ritiro guidato da 
Geshe Dorjee Damdul, direttore della “Tibet 
House“ di Nuova Delhi. Nel suo discorso ai 

ha tra l’altro detto: “Il 
Buddhismo si diffuse in tutto il Tibet, il Paese 
delle Nevi. Sono nato a Dhomey (Amdo), ma 

fin da bambino avevo una fede incrollabile nel Buddha e un fervido desiderio di vedere il Jowo 
(statua del Buddha) a Lhasa. Come parte della mia educazione buddhista, ho studiato 

(Commento sulla cognizione valida) e ho prestato molta attenzione 
al triplice processo di (1) confutare la posizione degli altri, (2) affermare la propria posizione e (3) 
confutare le critiche ad essa rivolte. Nel mondo odierno troviamo diversi sistemi di credenze 
religiose, persone prive di qualsiasi fede e persone che criticano la religione. Gli strumenti analitici 

sono molto utili nel contesto odierno. Infatti, il modo in cui i nostri 
same e la sperimentazione, piuttosto che il semplice seguire qualcosa 

attraverso una fede cieca, è molto importante oggi. Trovo anche molto utili le istruzioni fornite nei 
testi di epistemologia e logica per plasmare il mio modo di pensare. Il processo di esame 

avversario, affermare la propria posizione e 
controbattere le critiche alla propria posizione aiuta a costruire la certezza nella propria mente. Lo 

sentati nei nostri trattati su ciò che è vero o falso è 
quello di portare la pace della mente. Quando ho visitato Pechino e ho incontrato Mao Zedong, lui 

considero importante la pace mentale, ho 
to di rivelarglielo, e lui sembrava apprezzarlo. Tuttavia, durante il nostro ultimo incontro, 

Mao Zedong mi ha detto che la religione è veleno. Sono rimasto in silenzio, ma nella mia mente ho 
ideologia definitiva, questo sì 

che è veleno!’. Il modo in cui i nostri testi buddhisti ci insegnano ad adottare un approccio 
razionale nella nostra ricerca della realtà è molto prezioso. Personalmente, ho instaurato ottimi 

analisi nelle mie indagini. Questo è qualcosa 
che gli scienziati apprezzano. Da quando sono andato in esilio in India, ho visitato molti luoghi 
diversi in questo Paese. Ovunque vada, le persone sono interessate a ciò che ho da dire sul 
Buddhismo. Per quanto mi riguarda, il punto più importante è trovare la pace della mente. Da 
parte mia, non appena mi sveglio al mattino, rifletto su come posso essere di beneficio a tutti gli 

, un senso di serenità interiore. Grazie a tutti 

, 16 gennaio 2026: il presidente 
della Provincia Arno Kompatscher ha incontrato 

istituto di ricerca “Eurac 
Research“, un gruppo di 30 giovani tibetane e 

cresciuti in Europa e che sono stati 
ospiti in Alto Adige da giovedì 16 gennaio a 
domenica 18 gennaio. Durante il loro soggiorno 
hanno visitato diverse istituzioni, partecipato a 
workshop e incontrato diverse realtà locali. 

iniziativa è stato quello di offrire 
opportunità di riflettere sulle proprie origini, radici, identità culturale e 



 4 

partecipazione politica, nonché di conoscere l’Alto Adige, la sua storia e la sua autonomia. Il 
presidente della Provincia Kompatscher ha parlato ai giovani ospiti delle peculiarità del modello 
altoatesino, dello sviluppo dell’Autonomia dell’Alto Adige e dell’importanza del dialogo tra il 
livello locale, nazionale ed europeo. “Lo scambio con giovani di altre culture è arricchente per 
entrambe le parti. Dimostra quanto siano importanti le esperienze storiche e la partecipazione 
politica per la comprensione dell’identità e dell’autodeterminazione”, ha detto tra l’altro 
Kompatscher. Günther Cologna di “Eurac Research“ (nonché ex presidente dell’Associazione 
Italia-Tibet) e Thinlay Chukki, responsabile del “Tibet Office“ di Ginevra hanno accompagnato il 
gruppo durante la permanenza in Alto Adige. 
 

Mundgod, Karnataka, India meridionale, 21 
gennaio 2026: questa mattina Sua Santità il 
Dalai Lama ha lasciato il monastero di 
Drepung per recarsi in auto al monastero di 
Ganden, situato a breve distanza. La sua prima 
tappa è stata il Collegio Jangtse dove gli era 
stato chiesto di consacrare un nuovo edificio 
scolastico, le statue di Jé Tsongkhapa e di Sua 
Santità che lo adornano, nonché una nuova 

biblioteca. All’arrivo Sua Santità, è stato accolto da Ganden Tri Rinpoche. Kundun ha acceso una 
lampada al burro come gesto inaugurale di buon auspicio. Sono stati offerti un mandala e 
rappresentazioni del corpo, della parola e della mente del Buddha. Sua Santità si è poi recato al 
Ganden Serdong Khang, la Casa dei Reliquiari d’Oro che commemora i precedenti detentori del 
Trono di Ganden, da lui consacrato. Questo nuovo edificio è adiacente al Ganden Lachi. All’arrivo 
al Ganden Lachi, la strada era cosparsa di petali di fiori. Il Dalai Lama è stato accolto dai danzatori 
Tashi Shölpa e da danzatori che rappresentavano varie regioni del Tibet. Ha acceso un’altra 
lampada inaugurale ed è stato scortato al suo trono nella sala delle assemblee del Ganden Lachi da 
Ganden Tri Rinpoche, dai due abati dei monasteri di Shartse e Jangtse, dal rappresentante 
dell’insediamento tibetano di Mundgod e dai disciplinari del monastero di Ganden. Si sono poi 
svolti diversi complessi rituali e visualizzazioni. Il Ganden Tri Rinpoche con gli abati di Ganden 
Shartse e Jangtse, nonché il funzionario dell’insediamento, hanno offerto un mandala e 
rappresentazioni del corpo, della parola e della mente del Buddha, chiedendo esplicitamente a Sua 
Santità di vivere a lungo. Inoltre, hanno offerto un vaso contenente il nettare dell’immortalità, il 
liquore per la lunga vita, pillole di longevità, abiti monastici, un tappetino, una ciotola per 
l’elemosina, un bastone da monaco, nonché simboli delle cinque famiglie Buddha, i sette emblemi 
reali, gli otto simboli di buon auspicio e le otto sostanze di buon auspicio. Una processione di 
persone che portavano offerte ha sfilato attraverso il tempio mentre venivano recitate preghiere 
per la lunga vita di Sua Santità e il mantra: Om Ah Guru Vajradhara Bhattaraka Manjushri Vagindra 
Sumati Jnana Shasana Dhara Samudra Shri Bhadra Sarva Siddhi Hum Hum. Al termine la responsabile 
dell’insediamento, la signora Rinchen Wangmo, ha letto una richiesta a Sua Santità come 
incarnazione di Avalokiteshvara. “Noi qui presenti abbiamo una fede incrollabile in Lei che ha 
raggiunto i 90 anni in un momento critico per il Buddhadharma e il popolo tibetano. Lei ha lavorato 
duramente per guidarci e noi, popolo dell’insediamento tibetano di Döguling, le offriamo una 
Ruota del Dharma d’oro e d’argento per rappresentare la nostra devozione incondizionata e per 
celebrare il suo novantesimo anno di vita. Possano tutti gli ostacoli alla sua vita essere scongiurati. 
Possa la sua vita essere incrollabile e senza ostacoli“. Al termine della cerimonia, Sua Santità si è 
alzato dal trono e ha attraversato con passo sicuro la sala dell’assemblea, sorridendo e salutando i 
presenti prima di tornare a Drepung. 
(si ringrazia: https://www.dalailama.com/) 



 

L’angolo del libro, del documentario e del film

apre con una strofa di Gyalse Togme Sangpo
e collegata al mondo contemporaneo, quello in cui tutti oggi viviamo, rendendo 
trentasette strofe sulla pratica di u
estremamente attuale ed efficace per l’esistenza quotidiana del lettore. Un esempio fra i 
tanti che si potrebbero fare. Il capitolo 9 (Riconoscere la verità delle cose) inizia con la 
seguente citazione: “Come rugiada sull’erba, i piaceri dei tre mondi/per loro stessa natura 
evaporano in un istante/adoperarsi per il livello supremo della liberazione/che mai muta, è 
la pratica del bodhisattva“. Partendo da queste ispirate parole, l’Autrice svolge una serie di 
acute considerazioni che arrivano fino a toccare temi attuali giungendo perfino, e in totale 
coerenza, a parlare della drammatica situazione in cui versa la martoriata nazione 
birmana. Questa felice scelta stilistica è del tutto in linea con la personalità
Jetsunma Tenzin Palmo che nasce come Diane Perry a Woolmers Park, nell’Hertfordshire, 
in Inghilterra, il 30 giugno 1943 in una famiglia interessata ai temi della ricerca spirituale. 
Fin da giovanissima ispirata dal Buddhismo, a 20 anni andò
sua generazione) in India dove incontrò l’VIII Khamtrul Rinpoche che divenne il suo lama 
radice. Nel 1964 fu la seconda donna occidentale ad essere ordinata nella tradizione 
Vajrayana, ricevendo il nome di 
monastero di Khamtrul Rinpoche, nel 1976 iniziò a vivere in una angusta grotta 
himalayana dove rimase per 12 anni, tre dei quali in ritiro completo. La grotta si trovava 
nella remota area del Lahaul, al confine tra lo stato ind
Durante il ritiro coltivava il proprio cibo e praticava la meditazione profonda basata su 
antichi metodi buddhisti. Nel 1988 lasciò la caverna e tornò nel mondo (questa esperienza 
è ben raccontata nel libro della scritt
Snow: A Western Woman's Quest for Enlightenment
è dedicata, oltre che alla pratica del Dharma, anche al lavoro per garantire alle monache 
buddhiste pari diritti rispetto ai monaci. Ambito nel quale in questi anni si è speso 

 5 

L’angolo del libro, del documentario e del film
 

Jetsunma Tenzin Palmo, Un cuore eroico
libro che parla della mente non costituisce una novità 
nell’ambito della pubblicistica che si rifà alla cultura e 
all’insegnamento del Buddhismo del Tibet. Questo 
cuore eroico, scritto dalla monaca Jetsunma Tenzin 
Palmo, ha però un tocco molto partic
dogmatico, che affascina, incuriosisce e intriga il lettore. 
Sia quello già a conoscenza delle tematiche del 
Buddhismo vajrayana sia quello meno competente 
sull’argomento. Si tratta di una sorta di commentario 
informale a un antico testo del XIV secolo, 
strofe sulla pratica di un bodhisattva
grande erudito dell’epoca, Gyalse Togme Sangpo (1297
1371), noto per la sua saggezza e per aver ricevuto 
iniziazioni e insegnamenti da lama di tutte le principali 
scuole buddhiste del Paese delle Nevi. Ogni capitolo si 

Gyalse Togme Sangpo, che viene esaminata, commentata, ampliata 
e collegata al mondo contemporaneo, quello in cui tutti oggi viviamo, rendendo 
trentasette strofe sulla pratica di un bodhisattva una guida per lo sviluppo interiore 
estremamente attuale ed efficace per l’esistenza quotidiana del lettore. Un esempio fra i 
tanti che si potrebbero fare. Il capitolo 9 (Riconoscere la verità delle cose) inizia con la 

me rugiada sull’erba, i piaceri dei tre mondi/per loro stessa natura 
evaporano in un istante/adoperarsi per il livello supremo della liberazione/che mai muta, è 

“. Partendo da queste ispirate parole, l’Autrice svolge una serie di 
acute considerazioni che arrivano fino a toccare temi attuali giungendo perfino, e in totale 
coerenza, a parlare della drammatica situazione in cui versa la martoriata nazione 
birmana. Questa felice scelta stilistica è del tutto in linea con la personalità
Jetsunma Tenzin Palmo che nasce come Diane Perry a Woolmers Park, nell’Hertfordshire, 
in Inghilterra, il 30 giugno 1943 in una famiglia interessata ai temi della ricerca spirituale. 
Fin da giovanissima ispirata dal Buddhismo, a 20 anni andò (come molti appartenenti alla 
sua generazione) in India dove incontrò l’VIII Khamtrul Rinpoche che divenne il suo lama 
radice. Nel 1964 fu la seconda donna occidentale ad essere ordinata nella tradizione 
Vajrayana, ricevendo il nome di Tenzin Palmo. Dopo aver vissuto alcuni anni nel 
monastero di Khamtrul Rinpoche, nel 1976 iniziò a vivere in una angusta grotta 
himalayana dove rimase per 12 anni, tre dei quali in ritiro completo. La grotta si trovava 
nella remota area del Lahaul, al confine tra lo stato indiano di Himachal Pradesh e il Tibet. 
Durante il ritiro coltivava il proprio cibo e praticava la meditazione profonda basata su 
antichi metodi buddhisti. Nel 1988 lasciò la caverna e tornò nel mondo (questa esperienza 
è ben raccontata nel libro della scrittrice anglo-australiana Vicki Mackenzie
Snow: A Western Woman's Quest for Enlightenment, Great Britain 1998). Da quel momento si 
è dedicata, oltre che alla pratica del Dharma, anche al lavoro per garantire alle monache 

spetto ai monaci. Ambito nel quale in questi anni si è speso 

L’angolo del libro, del documentario e del film 

eroico, Italia 2024: un 
libro che parla della mente non costituisce una novità 
nell’ambito della pubblicistica che si rifà alla cultura e 
all’insegnamento del Buddhismo del Tibet. Questo Un 

, scritto dalla monaca Jetsunma Tenzin 
Palmo, ha però un tocco molto particolare: leggero, non 
dogmatico, che affascina, incuriosisce e intriga il lettore. 
Sia quello già a conoscenza delle tematiche del 

sia quello meno competente 
sull’argomento. Si tratta di una sorta di commentario 

o del XIV secolo, Le trentasette 
strofe sulla pratica di un bodhisattva, composto da un 
grande erudito dell’epoca, Gyalse Togme Sangpo (1297-
1371), noto per la sua saggezza e per aver ricevuto 
iniziazioni e insegnamenti da lama di tutte le principali 

e buddhiste del Paese delle Nevi. Ogni capitolo si 
, che viene esaminata, commentata, ampliata 

e collegata al mondo contemporaneo, quello in cui tutti oggi viviamo, rendendo Le 
una guida per lo sviluppo interiore 

estremamente attuale ed efficace per l’esistenza quotidiana del lettore. Un esempio fra i 
tanti che si potrebbero fare. Il capitolo 9 (Riconoscere la verità delle cose) inizia con la 

me rugiada sull’erba, i piaceri dei tre mondi/per loro stessa natura 
evaporano in un istante/adoperarsi per il livello supremo della liberazione/che mai muta, è 

“. Partendo da queste ispirate parole, l’Autrice svolge una serie di 
acute considerazioni che arrivano fino a toccare temi attuali giungendo perfino, e in totale 
coerenza, a parlare della drammatica situazione in cui versa la martoriata nazione 
birmana. Questa felice scelta stilistica è del tutto in linea con la personalità e la storia di 
Jetsunma Tenzin Palmo che nasce come Diane Perry a Woolmers Park, nell’Hertfordshire, 
in Inghilterra, il 30 giugno 1943 in una famiglia interessata ai temi della ricerca spirituale. 

(come molti appartenenti alla 
sua generazione) in India dove incontrò l’VIII Khamtrul Rinpoche che divenne il suo lama 
radice. Nel 1964 fu la seconda donna occidentale ad essere ordinata nella tradizione 

aver vissuto alcuni anni nel 
monastero di Khamtrul Rinpoche, nel 1976 iniziò a vivere in una angusta grotta 
himalayana dove rimase per 12 anni, tre dei quali in ritiro completo. La grotta si trovava 

iano di Himachal Pradesh e il Tibet. 
Durante il ritiro coltivava il proprio cibo e praticava la meditazione profonda basata su 
antichi metodi buddhisti. Nel 1988 lasciò la caverna e tornò nel mondo (questa esperienza 

Vicki Mackenzie, Cave In The 
, Great Britain 1998). Da quel momento si 

è dedicata, oltre che alla pratica del Dharma, anche al lavoro per garantire alle monache 
spetto ai monaci. Ambito nel quale in questi anni si è speso 



 6 

notevolmente anche lo stesso Dalai Lama. Nel 2000 è stato aperto il monastero femminile 
Dongyu Gatsal Ling con lo scopo di fornire istruzione e formazione alle donne del Tibet e 
delle regioni di confine dell’Himalaya. In questo monastero Tenzin Palmo ha anche 
ristabilito il lignaggio estinto delle Togdenma, con quattro monache che sono state 
ufficialmente riconosciute come Togdenma nel 2024 dopo 16 anni di ritiro all’interno di 
un’ala del monastero. Il 16 febbraio 2008, Tenzin Palmo ha ricevuto dal XII Gyalwang 
Drukpa (massima autorità spirituale della scuola Drukpa-kagyu), il prestigioso titolo di 
Jetsunma in riconoscimento dei suoi risultati spirituali come monaca e della sua azione a 
favore dei diritti delle monache buddhiste. Nel novembre 2023, Tenzin Palmo è stata 
inserita nella lista delle 100 donne che la BBC, ritiene le più importanti per quanto 
riguarda qualità personali. Tornando al libro. Ho già detto che parla della mente ma devo 
aggiungere che, come recita il titolo, parla anche al cuore del lettore. Con il suo stile chiaro, 
discorsivo, semplice nell’accezione migliore del termine,  Jetsunma Tenzin Palmo ci 
conduce, grazie alle strofe del testo di  Gyalse Togme Sangpo, in un viaggio all’interno e 
all’esterno di noi stessi. Facendoci riflettere sulla complessità dei nostri meccanismi 
mentali e, tramite questa riflessione, aiutandoci ad aprire i nostri cuori.  Chiarezza 
interiore unita alla Compassione. Non potrebbe essere questa, in ultima analisi, una 
sintetica definizione dell’insegnamento dell’Illuminato? 
(piero verni)   
 
 

 
 
 
 
 
 
 



 7 

Tibet e dintorni 
rassegna stampa nazionale ed estera 

 
(a cura di Cinzia Robbiano e Piero Verni) 

 
Chine, l’expansion irrésistible d'un Empire, par  François Reynaert 
“Nouvel Observateur”, 18 dicembre 2025 
 
Cina, l’irresistibile espansione di un impero 
François Reynaert 
In un momento in cui la Cina moltiplica le dimostrazioni della sua potenza economica, geopolitica 
e persino militare, per comprenderne le motivazioni e le aspirazioni è necessario rivolgersi alla 
straordinaria storia di questo immenso e lontano Paese. Dal suo primo imperatore, Qin Shi 
Huangdi, fino al suo attuale presidente, Xi Jinping, la sua storia di oltre duemila anni è ricca di 
grandi personaggi imperiali e colpi di scena politici, invenzioni universali e tragedie umane, figure 
fiammeggianti e personaggi oscuri. Un cammino molto lungo, per un paese-civiltà irto di 
paradossi, il cui risveglio suona come una rivincita trionfante sul “secolo dell'umiliazione” che gli 
era stato inflitto in passato dai suoi nemici. Per comprendere il futuro, non basta conoscere il 
proprio passato. Bisogna anche studiare quello degli altri. Guardiamo l’Occidente di fronte alla 
Cina. Oggi, dalla nostra parte del pianeta, sembra che tutti abbiano finalmente compreso 
l’obiettivo perseguito da questo venerabile Paese: eclissare gli Stati Uniti per (ri)diventare la prima 
potenza mondiale. Ci è voluto del tempo per rendersene conto! 
Ricordiamo l’ingenuità con cui noi europei guardavamo alla Repubblica Popolare Cinese al 
momento del suo ingresso nell’Organizzazione Mondiale del Commercio (OMC), all’inizio di 
questo secolo. Chi temeva qualcosa da questa lontana periferia del pianeta che si stava appena 
riprendendo dagli orrori del maoismo e si cimentava in un capitalismo a modo suo? L’unico 
vantaggio che le si attribuiva era il suo peso demografico: un miliardo di potenziali consumatori; 
una moltitudine di manodopera che si sarebbe potuta sfruttare a basso costo fino alla fine dei 
tempi, per cucire le nostre magliette e assemblare i nostri telefoni. Come avremmo potuto 
immaginare le cose diversamente? Tutti i visitatori che si erano recati sul posto avevano raccontato 
che, solo pochi anni prima, a Pechino o Shanghai ci si spostava solo in bicicletta e la popolazione si 
accontentava di una ciotola di riso al giorno. Immersi allora nelle illusioni della “globalizzazione 
felice” e della “fine della storia”, immaginavamo che lo stato delle cose sarebbe cambiato, ma 
necessariamente in senso favorevole all’Occidente e secondo una linea da esso tracciata. Bloccata 
nei nostri cliché orientalisti, persino razzisti, la Cina, giudicata per natura incapace di creare da 
sola, si sarebbe accontentata di copiarci. Questo sarebbe stato vero sul piano tecnologico. Questo 
sarebbe stato vero sul piano politico. Ammorbidita dalle virtù emollienti del libero scambio, la 
vecchia dittatura maoista avrebbe inevitabilmente finito per optare per un surrogato del nostro 
liberalismo. 
 
IL CAMBIAMENTO DEL PAESE 
Quanti segnali, da un quarto di secolo, hanno dimostrato, uno dopo l’altro, il nostro errore? La 
crescita a due cifre, che ha permesso uno dei più favolosi balzi economici e tecnologici della storia; 
la prima dimostrazione di soft power delle Olimpiadi di Pechino nel 2008; la conquista di 
innumerevoli mercati nel mondo, sostenuta dalla vertiginosa costruzione di infrastrutture, strade, 
porti, aeroporti; lo schiacciamento di interi settori delle nostre industrie; il  passaggio del Paese a 
una dittatura high-tech sotto la guida di Xi Jinping, il nuovo “imperatore”; il suo gusto per le 
dimostrazioni di forza, come abbiamo visto lo scorso settembre, durante una spettacolare parata 



 8 

militare. La nostra cecità sarebbe stata così totale se i nostri esperti si fossero presi la briga, 
venticinque anni fa, di aprire qualche libro di storia cinese? Avrebbero capito che, per un cinese, il 
percorso di potere che sta seguendo il suo antico Paese non ha nulla di sorprendente, poiché si può 
leggere nel suo passato. Lo scopo delle pagine che seguono è quello di raccontarvelo, 
sinteticamente, dal suo primo imperatore, Qin Shi Huangdi (259-210 a.C.), fino all’attuale, Xi 
Jinping, il cui titolo è diverso ma l’ambizione è la stessa. 
 
RITROVARE IL POSTO CHE ERA SUO 
La prima è la seguente: aspirando a diventare la prima potenza mondiale, la Cina non cerca di 
conquistare un posto mai raggiunto. Intende ritrovare quello che è stato suo per secoli. Il Paese, 
che in mandarino si chiama ancora zhongguo, ovvero il “Paese del Centro” (da cui il nome 
occidentale “Impero di Mezzo”) ovvero il crogiolo di una civiltà molto antica, la cui continuità fino 
ad oggi è notevole. La nostra cecità sarebbe stata così totale se i nostri esperti si fossero presi la 
briga, venticinque anni fa, di aprire qualche libro di storia cinese? La scrittura, sotto forma dei 
famosi sinogrammi, è apparsa tremila anni fa. E viene ancora utilizzata. Allo stesso modo, le tre 
grandi correnti filosofico-religiose che ancora strutturano il pensiero: l’insegnamento di Confucio 
(551-479 a.C.), che stabilisce le regole dell’armonia della vita in società; il taoismo, nato dal 
leggendario Lao-tsu, che cerca di svelare i misteri dell’universo, della vita, della morte; il 
Buddhismo, arrivato dall’India all’inizio dell’era volgare, che placa le angosce umane. Nata nei 
dintorni del fiume Giallo, questa civiltà si sviluppa in diversi regni, spesso nemici tra loro. Nel 221 
a.C., il re di uno di essi riuscì a sconfiggere tutti gli altri e fondò l’impero. Per duemila anni, questo 
fu il contesto politico che assicurò al paese la sua preminenza. Naturalmente, la sua storia è 
tormentata. Non mancano né guerre civili atroci, né invasioni brutali, né rovesciamenti di potere 
che alternano le dinastie. Tuttavia, per secoli, la Cina è al vertice. La sua popolazione la rende la 
prima potenza demografica mondiale. Culla di invenzioni e scoperte di primo piano – tra cui le 
quattro grandi scoperte: la carta, la stampa, la polvere da sparo e la bussola, indicate dallo 
scienziato del Rinascimento Francis Bacon come quelle che hanno cambiato il destino dell’umanità 
–, la Cina è anche la prima potenza tecnologica. Infine, occupa lo stesso primo posto anche sul 
piano economico, grazie al suo immenso mercato interno e ai beni di esportazione che, transitando 
per l’Asia centrale, vengono venduti fino ai confini del mondo e ne fanno la fortuna: tè, seta, 
porcellane, prodotti di lusso dell’epoca. Nel racconto del suo viaggio nel paese di Kubilai Khan – il 
mongolo sinizzato allora seduto sul trono dei figli del Cielo –, Marco Polo conferma e consacra 
l’immagine di fasto associata a questo paese favoloso e lontano. Essa si incide a lungo nella mente 
degli europei. Quando questi ultimi, all’epoca delle “grandi scoperte”, si lanciano in mare, è 
soprattutto per cercare di raggiungere questo regno delle meraviglie cantato dal veneziano e 
tentare di sottrargli le ricchezze. Non ci riescono. Più o meno nel momento in cui una manciata di 
conquistadores riescono a far cadere i potenti imperi degli Aztechi e degli Incas, i marinai 
portoghesi si limitano ad approdare sulle rive dell’Impero di Mezzo, dove falliscono miseramente. 
Nel XVII secolo, una nuova dinastia salì al potere a Pechino, i Qing. A lungo odiati perché di 
origine manciù, quindi stranieri, riuscirono comunque a mantenere l'impero al massimo 
splendore. Grazie alle conquiste brutali ma vittoriose di Qianlong (che regnò dal 1735 al 1796) 
nell’attuale Xinjiang e in Tibet, la Cina raggiunse la gigantesca superficie di 12 milioni di 
chilometri quadrati, contro i 9,1 milioni di oggi. Siamo alla fine del XVIII secolo. È l’apogeo, ma la 
caduta è vicina. Mentre l’impero e i suoi imperatori, soddisfatti di sé stessi, anestetizzati dal loro 
etnocentrismo, riposavano sulla loro prosperità, il misero angolo di mondo popolato dai “barbari 
dal naso lungo” preparava il suo grande arrivo. In Europa, l’Inghilterra aveva avviato la 
rivoluzione industriale, un rullo compressore pronto a schiacciare il mondo. Per funzionare a 
pieno regime, la grande macchina ha bisogno di materie prime e di nuovi mercati. Come il resto 
del pianeta, la Cina deve “aprirsi”, ovvero accettare di essere setacciata dal capitalismo britannico, 



 9 

alle sue condizioni. Per raggiungere questo obiettivo, il Regno Unito non si ferma davanti a nulla, 
nemmeno all’uso di un veleno: vuole costringere il vecchio impero ad acquistare l’oppio prodotto 
in grandi quantità nella sua colonia indiana. L’imperatore si ribella. Londra invia la flotta. Di 
fronte alla prima nave a vapore con scafo in ferro di Sua Graziosissima Maestà, le giunche di un 
impero ormai vecchio non possono competere. Prima guerra dell’oppio (1839-1842), prima 
sconfitta, primi “trattati diseguali”, che concedono tutti i vantaggi ai nuovi padroni del mondo e 
autorizzano il saccheggio sistematico dei vinti. Inizia così quello che i cinesi chiamano il “secolo 
dell’umiliazione”, quella piaga che rappresenta la seconda idea forza che struttura la loro 
percezione della storia. 
 
FINE DELLA SOTTOMISSIONE 
Chi è responsabile di questa catastrofe? Gli occidentali, che, uno dopo l'altro, francesi, tedeschi, 
russi, americani, italiani, sono sbarcati per avere la loro parte di quella che veniva chiamata la 
“torta cinese”? O il vecchio impero stesso, paralizzato dal suo formalismo, incapace di rimettersi in 
discussione in tempo per risollevarsi? Il fatto è che non gli è stata risparmiata alcuna umiliazione, 
né il saccheggio delle sue risorse, né la divisione delle sue grandi città, suddivise in concessioni, 
quartieri gestiti dai barbari dell’Occidente, né, umiliazione suprema, la sconfitta contro il 
Giappone (1895), questo ex piccolo vassallo diventato abbastanza potente da sedersi al tavolo dei 
predatori. 
Fin da allora, la grande ossessione cinese è quella di trovare la via della ripresa. È lunga, 
tormentata, violenta. Nel 1911, una rivoluzione rovescia l’impero Qing e i suoi sovrani manciù. Il 
1° gennaio 1912, Sun Yat-sen proclama la Repubblica di Cina. Intende fondarla su principi 
moderni e occidentali: nazionalismo, democrazia, riforme sociali. Quattro anni dopo, il paese è 
dilaniato dai Signori della Guerra, banditi che si credono re nelle loro province. A metà degli anni 
‘20, il Paese scivola nella guerra civile tra le due famiglie che si proclamano eredi di Sun Yat-sen, i 
nazionalisti di Chiang Kai-shek, conservatori e autoritari, e i comunisti di Mao, sostenuti da Mosca. 
Nel 1937, il Giappone, ormai alleato di Hitler, non trattiene più la sua fame. Con una ferocia 
inaudita, si lancia all’assalto della vecchia nazione ormai moribonda. Con due anni di anticipo 
rispetto all’Europa, la Seconda Guerra Mondiale inizia in questa parte del globo. In termini di 
brutalità, orrore e crimini atroci, la sua versione orientale non ha nulla da invidiare a quella che 
conoscerà l'Occidente. Non appena il conflitto mondiale termina nel 1945, la guerra civile riprende 
e si conclude solo nel 1949 con la vittoria dei comunisti e il ritiro dei nazionalisti a Taiwan, la loro 
Cina in miniatura. L’immensa parte continentale del paese aggiunge un altro strato alle sue 
successive stratificazioni ideologiche. Diventa marxista-leninista, di tendenza maoista.  
La storiografia ufficiale può proclamare la fine del «secolo dell’umiliazione». Se con questo si 
intende la fine della sottomissione del Paese alle potenze straniere, è effettivamente così. Ci si 
guarderebbe tuttavia dal pensare che ciò vada di pari passo con il ritorno della felicità e della pace. 
Sotto la ferrea guida del Grande Timoniere, inizia un nuovo periodo di sventura che, questa volta, 
si svolge a porte chiuse. Il Grande Balzo in Avanti, questa folle volontà di trasformare, in cinque 
anni, una grande nazione agricola in una potenza industriale, è un grande salto nella desolazione e 
nella carestia. I morti si contano a decine di milioni. Messo da parte al termine di questo episodio 
mostruoso, Mao, aiutato dalle sue Guardie Rosse fanatiche, riprende il controllo lanciando la 
Rivoluzione Culturale, il cui obiettivo è altrettanto folle. Si trattava di sradicare quelle che lui 
chiamava le “vecchie cose” che impedivano la costruzione del socialismo, ovvero di fare tabula 
rasa di cinquemila anni di pensiero, costumi e civiltà. Affascinante per la sua resilienza, la Cina 
riesce a risalire dall’inferno. Negli anni ‘80 entra nella nuova era promossa da Deng Xiaoping, 
quella dell’apertura, dello sviluppo economico, della crescita a tutti i costi. Per un breve periodo, 
una generazione ha creduto che questa libertà di impresa sarebbe stata accompagnata da libertà 
individuali e politiche. La repressione implacabile delle manifestazioni di piazza Tienanmen, nel 



 10 

1989, ha spento nel sangue questa nobile aspirazione. La nuova Cina non sarà libera.  Ma sarà 
ricca. Intende far funzionare tutti i matrimoni che l’Occidente liberale giudicava troppo mal 
assortiti per funzionare: capitalismo e dittatura; laissez-faire e controllo tramite la pianificazione e il 
Partito; promessa di prosperità e sottomissione sociale. Deng aveva dato a questa nuova linea il 
nome strano di “socialismo di mercato”. L’ossimoro deve aver fatto rivoltare Karl Marx nella 
tomba. Ci dice anche molto su un altro vecchio punto di forza cinese, la capacità di sincretismo, di 
lenta digestione di tutti i contributi successivi della storia. Il fatto è che questo sistema di Deng, in 
funzione da quarant’anni, portato avanti e rafforzato con pugno di ferro da Xi Jinping, ha portato il 
Paese a due passi dalla vetta che vuole raggiungere. 
Oggi la Cina è quasi la prima potenza mondiale. Alcuni economisti affermano che lo sarebbe già se 
accettasse di valutare la sua moneta al giusto valore invece di mantenerla artificialmente bassa 
rispetto al dollaro. Non lo fa per sostenere le sue esportazioni e quindi conquistare ancora più 
mercati di quelli che già ha e preparare un dominio ancora più schiacciante. La Cina è quasi 
tornata al posto che ritiene essere suo da sempre, quello di un impero destinato a regnare al centro 
del mondo. È un fatto di grande importanza che tutti dobbiamo tenere presente in ogni momento. 
Determina l’evoluzione del nostro secolo. Per gli stessi cinesi, non è privo di vantaggi. La 
stragrande maggioranza di loro gode di un benessere materiale impensabile solo trent’anni fa. 
Molti sono sensibili all’aria di ritrovata grandezza, proclamata a gran voce dalla propaganda. Guai 
a quei pochi che credono che la ricchezza materiale non valga nulla quando la libertà è 
imbavagliata. Tutti loro, intellettuali, dissidenti di ogni tipo, sono schiacciati da una dittatura tanto 
più implacabile in quanto dispone di tecnologie di controllo di un livello mai visto nella storia 
dell’umanità. Guai anche ai popoli periferici che subiscono il dominio diretto di Pechino, in 
particolare gli uiguri dello Xinjiang, i tibetani, oppressi, imprigionati e minacciati da un genocidio 
culturale. È chiaro che è dovere morale dei paesi che si richiamano alla libertà continuare a fare 
tutto il possibile per aiutarli. È chiaro tuttavia che, allo stato attuale dei rapporti di forza mondiali, 
la loro capacità di azione è ridotta. 
 
TECNOLOGIE, ENERGIE RINNOVABILI 
Infine, ci si deve chiedere cosa riserva al resto del mondo questa ritrovata preminenza della Cina. I 
più pessimisti scommettono sul fatto che il duello al vertice che Washington e Pechino stanno 
preparando da tempo porterà inevitabilmente a un conflitto armato. Dove? A Taiwan? In altre 
parti del mondo, sotto forma di quelle guerre per procura che i due grandi dell’epoca si sono 
combattuti durante la guerra fredda? Nulla è da escludere. La Cina ama presentarsi come un paese 
pacifico, che cerca solo l’armonia universale. Il ritrovato gusto di Xi per le parate militari ci dà un 
indizio su ciò che lui stesso pensa di queste pie affermazioni. In ogni caso, un’altra guerra è già in 
corso. Si combatte sul terreno del commercio e dell’economia. La nostra Europa, bombardata dai 
pacchi di Shein, schiacciata dalle offensive su tanti altri fronti, quello delle auto elettriche, delle 
tecnologie, delle energie rinnovabili, comincia finalmente a capirlo. Lo abbiamo detto. Il grande 
orgoglio cinese è quello di aver finalmente seppellito il “secolo dell’umiliazione”. Dobbiamo fare 
tutto il possibile affinché il nostro non abbia inizio. 
(Nouvel Observateur) 
 
How CCP is ‘assimilating’ Inner Mongolia, by Khedroop Thondup 
“The Sunday Guardian”, 04 gennaio 2026 
 
L’assimilazione della Mongolia Interna 
Khedroop Thondup 
Lo strumento più decisivo di assimilazione è stata la politica linguistica. L’istruzione in lingua 
mongola è stata sistematicamente smantellata e sostituita con l’insegnamento del mandarino. Il 



 11 

Partito Comunista Cinese (PCC) ha assimilato la Mongolia Interna erodendo la lingua, la cultura, 
l’autonomia mongole e promuovendo un’identità incentrata sugli Han nell’ambito della politica 
etnica di Xi Jinping. Questa assimilazione è meno visibile che in Tibet o nello Xinjiang, ma non per 
questo meno profonda. La Mongolia Interna era un tempo considerata la “regione autonoma 
modello”, la prima a cui era stato concesso lo status di autonomia sotto la Repubblica Popolare 
Cinese. Oggi, tuttavia, l’autonomia esiste solo di nome. Il PCC ha ribattezzato la cultura mongola 
come bianjiang wenhua,”“cultura della frontiera settentrionale”, un termine che la priva 
deliberatamente della sua peculiarità e la inserisce in una narrativa Han più ampia. Questo 
cambiamento retorico rispecchia l’approccio del Partito in Tibet e nello Xinjiang, dove l’identità 
etnica viene ridefinita come una curiosità regionale piuttosto che come una tradizione vivente. Lo 
strumento più decisivo di assimilazione è stata la politica linguistica. L'istruzione in lingua 
mongola è stata sistematicamente smantellata e sostituita con l’insegnamento del mandarino. I 
genitori che un tempo mandavano i propri figli nelle scuole mongole ora si trovano di fronte a una 
scelta difficile: accettare il mandarino come unica lingua di avanzamento o rischiare 
l’emarginazione dei propri figli. Ciò riecheggia le politiche dello Xinjiang e del Tibet, ma nella 
Mongolia Interna i cambiamenti sono stati più silenziosi, attirando meno attenzione 
internazionale. 
 
La lingua non è solo un mezzo di comunicazione, ma è anche il veicolo della memoria, della poesia 
e della visione del mondo. Cancellando il mongolo dalle aule scolastiche, il PCC garantisce che le 
generazioni future penseranno, sogneranno e discuteranno in mandarino, non in mongolo. Xi 
Jinping ha fatto dell’assimilazione etnica una pietra miliare del suo governo. Il suo appello a “un 
forte senso di comunità per la nazione cinese” è stato attuato in modo più agevole nella Mongolia 
Interna, dove l’equilibrio demografico è già favorevole ai cinesi Han: nove residenti su dieci sono 
Han e solo uno su dieci è mongolo. Questo predominio numerico rende più facile l’assimilazione: i 
mongoli sono circondati da vicini Han, insegnanti Han, funzionari Han. La pressione a 
conformarsi è costante, sottile e inesorabile. A differenza del Tibet o dello Xinjiang, la Mongolia 
Interna non suscita lo stesso sdegno internazionale. Non ci sono campi di internamento di massa, 
né immagini di soldati che pattugliano i monasteri. Al contrario, l’assimilazione viene raggiunta 
attraverso politiche burocratiche, programmi scolastici e riformulazione culturale. Gli analisti 
osservano che la Mongolia Interna è diventata il “modello” del PCC per le questioni etniche, una 
dimostrazione di come cancellare l’identità delle minoranze senza lo spettacolo della repressione. 
Questo rende la Mongolia Interna particolarmente pericolosa: mostra al PCC come assimilare 
senza attirare la condanna globale. 
 
L’erosione dell’identità mongola non è drammatica, ma è devastante. Un bambino che non può 
leggere la letteratura mongola, un insegnante a cui è vietato insegnare in mongolo, una festa 
ribattezzata “cultura di frontiera”: questi sono gli atti quotidiani di cancellazione. Col tempo, si 
accumulano nel silenzio. L’assimilazione nella Mongolia Interna non consiste nel reprimere la 
resistenza, ma nell’assicurarsi che non ci sia resistenza da reprimere. Rendendo invisibile l'identità 
mongola, il PCC ha ottenuto ciò che la forza bruta in Tibet e nello Xinjiang non è riuscita a 
ottenere: una popolazione che appare docile, persino soddisfatta, mentre la sua anima culturale è 
svuotata. La Mongolia Interna oggi è un monito. L’assimilazione non sempre assume le sembianze 
della violenza. A volte si presenta sotto forma di politica, programmi scolastici e retorica. Il PCC ha 
dimostrato che può cancellare un popolo non spezzandolo, ma insegnandogli a dimenticare se 
stesso. 
(The Sunday Guardian) 
 



 12 

Riceviamo e volentieri pubblichiamo: 
 

 
                                                                                                       
 

 
 

Via P. Martinetti 7, 20147 Milano 
CONTATTI:  Segreteria: 3400852285  -  centromandalamilano@gmail.com 

 
Centro Mandala: 
14/02/2026 – 14:30-16:30 
IPERBOLI ADDIO: L’ESSENZA DEI 
SUTRA COSI’ COM’E’ 
I Sutra sono testi che riportano insegnamenti 
attribuiti al Buddha Sakyamuni. 
 
Inizialmente imparati a memoria dai monaci, 
questi discorsi furono messi per iscritto a partire 
dal primo secolo a.C, quindi circa 400 anni dalla 

scomparsa del Risvegliato. Nel corso dei secoli successivi furono trascritti molti Sutra destinati a 
diventare un riferimento per le diverse Scuole, ed è complesso stabilire se e quali di questi 
corrispondano realmente alle parole del Maestro, anche se viene attribuita loro una autorità 
canonica. 
 
Gli unici Sutra la cui autenticità viene riconosciuta da tutte le scuole sono quelli relativi alle quattro 
nobili realtà, contenute nel Canone Pali.  
 
I Sutra furono scritti inizialmente in una lingua dialettale e le versioni adattate nel corso dei tempi 
traevano origine da frammenti di difficile datazione, provenienti da reperti di varia collocazione 
storica e geografica. 
 
Poiché dovevano essere imparati a memoria dai monaci, i testi erano densi di ripetizioni e i 
messaggi destinati a un pubblico laico venivano accompagnati da immagini suggestive che 
avevano lo scopo di impressionare l’uditorio con descrizioni poetiche ricche di iperboli 
corrispondenti allo spirito letterario dell’epoca. 
 
Ancora oggi, in questo coacervo simbolico di parabole e similitudini il lettore ha difficoltà a 
concentrarsi sull’essenza del messaggio che rischia di restare sullo sfondo. 
 
Gli incontri tenuti dal venerabile Lama Paljin Tulku Rinpoce, saranno incentrati su una lettura di 
questi antichi testi sfrondati dagli aspetti fantasiosi e miracolistici che possono confondere e 
rendere più pesante la ricerca dei punti fondamentali di una Tradizione che ha molto da dire anche 
all’uomo moderno e che può fornire a tutti la saggezza in grado di generare quella  equilibrata 
visione  che rende ordinata, pacifica e armoniosa la vita quotidiana. 
 



 13 

ISTITUTO LAMA TZONG KHAPA  
segreteria@iltk.it | www.iltk.org | 050 685654 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

Bodhisattvacharyavatara –  
Impegnarsi nella condotta dei bodhisattva 
Insegnamenti sul celeberrimo testo di Shantideva 
In presenza e on-line per i soci  
Inizio: 20 Febbraio| 17:30 
Fine:   22 Febbraio | 12:00 
In questo speciale corso modulare, il ven. Ghesce Jampa Gelek ci offre 
insegnamenti che hanno come soggetto il Bodhisattvacharyavatara, 

composto nell’VIII sec. d.C. dall’acharya indiano Shantideva – uno dei grandi pandita dell’antica 
Università monastica del Nalanda. 
 
Si tratta di un testo di importanza primaria che, combinando raffinatezza dialettica a bellezza 
poetica, espone le pratiche fondamentali del Buddhismo Mahayana e la visione filosofica 
Madhyamaka-Prasangika. I suoi contenuti si rivelano sempre attuali per quanti desiderano 
effettivamente incamminarsi lungo questo supremo sentiero spirituale, ma anche per tutti coloro 
che, se dotati di capacità analitica ed elaborativa, possono comunque trarne ispirazione per 
arricchire validamente il proprio mondo interiore. 
 
Nel Bodhisattvacharyavatara viene delineato un progetto esistenziale e un percorso per il viaggio più 
significativo che si possa desiderare intraprendere, le cui tappe sono l’acquisizione delle perfette 
qualità di moralità, generosità, pazienza, perseveranza entusiastica, concentrazione e saggezza. Il 
testo, in cui sono spiegate tutte le sei paramita, è quindi un vero e proprio manuale per chi aspira a 
ottenere lo stato di un risvegliato, grazie al quale si è in grado di pacificare definitivamente la 
propria mente e operare con efficacia per beneficio di ogni essere. 
 
Con le sue spiegazioni, Ghesce Gelek sarà l’eccellente guida per farci accostare in modo efficace 
alle parole di Shantideva, le quali ci portano a contattare valori riconoscibili come patrimonio di 
ogni essere umano, ed espongono riflessioni e metodi effettivi da utilizzare per progredire 
gradualmente verso l’eliminazione di ogni nostro limite ed afflizione (cause di sofferenza) e la 
piena maturazione di ogni nostra qualità positiva (cause di felicità), fino al raggiungimento dello 
stato del perfetto risveglio proprio degli esseri illuminati. 
 
Ulteriori informazioni » https://www.iltk.org/attivita/bodhisattvacharyavatara-impegnarsi-nella-
condotta-dei-bodhisattva-9/ 
 
 
 



 14 

 
 
 
 
 



 15 

Il Dalai Lama ci parla 
 
Coltivare l'equanimità 
Per provare un’autentica compassione nei confronti di tutti gli esseri, dobbiamo rimuovere ogni 
sentimento di parzialità verso di loro. In genere quando ci relazioniamo con gli altri siamo 
dominati da emozioni mutevoli e discriminanti. Ci sentiamo vicini a quelli che amiamo e lontani 
dagli stranieri. E proviamo una vera avversione verso quanti ci appaiono ostili. Il criterio con cui 
classifichiamo le persone in amici e nemici sembra molto chiaro. Se qualcuno à stato gentile con 
noi è un amico. Se invece ci ha causato danni o difficoltà è un nemico. Insieme con i sentimenti di 
tenerezza che ci ispirano coloro che amiamo, vi sono sentimenti come l’attaccamento e il desiderio 
suscitati dalla passione. Al contrario proviamo invece odio e rabbia per coloro che detestiamo. Per 
questi motivi la nostra compassione verso il prossimo è limitata, parziale e condizionata dai nostri 
sentimenti. 
 
La genuina compassione invece deve essere incondizionata. Dobbiamo coltivare l’equanimità per 
poter trascendere ogni sentimento di parzialità e discriminazione. Possiamo farlo riflettendo sulla 
precarietà dell’amicizia. Innanzitutto dobbiamo comprendere che non abbiamo alcuna garanzia 
che l’amico di oggi lo sarà anche domani. Analogamente possiamo pensare che l’antipatia che 
proviamo adesso per qualcuno non continuerà per sempre. Riflessioni del genere ci aiuteranno a 
superare le nostre visioni parziali e metteranno in crisi la nostra idea di immutabilità. Possiamo 
anche riflettere sulle conseguenze negative dell’attaccamento che proviamo per gli amici e 
dell’ostilità per i nemici. L’affetto che ci lega a un amico o a chi si ama, spesso ci impedisce di 
vedere alcuni suoi aspetti. Proiettiamo su di lui o su di lei un’idea di perfezione assoluta e quando 
poi ci rendiamo conto che le cose non stanno proprio così ci rimaniamo male. E passiamo da un 
estremo all’altro, dall’amore al fastidio, dal desiderio alla repulsione o perfino all’odio. In un 
rapporto d’amore, anche un sentimento di appagamento interiore può causare scontento, 
frustrazione e rabbia. Sebbene le forti emozioni, come quelle di una passione sentimentale o di una 
terribile collera, ci possano apparire imperiture, non durano per sempre. Dal punto di vista 
buddhista è bene non cadere preda di questo genere di emozioni. Quali sono le ripercussioni di un 
sentimento di decisa antipatia? Il termine tibetano per rabbia, shedang, definisce un’ostilità che 
proviene dal profondo del cuore. E’ però piuttosto irrazionale rispondere a un’ingiustizia o a un 
torto subiti con un comportamento ostile. La rabbia non produce alcun effetto fisico sui nostri 
nemici e tantomeno li danneggia. Anzi siamo noi che soffriamo gli effetti di una collera del genere 
che ci consuma dall’interno e ci può anche far perdere l’appetito. Non riusciamo più a dormire e ci 
rigiriamo nel letto tutta la notte. Mentre noi subiamo tutte queste conseguenze, i nostri nemici 
continuano tranquilli la loro vita inconsapevoli dello stato in cui ci hanno ridotti. 
Invece, liberi da odio e rabbia, possiamo rispondere alle azioni che ci danneggiano in modo 
estremamente più efficace. Se ragioniamo freddamente vediamo il problema con molta più 
chiarezza e troviamo la via migliore per risolverlo. Se un bambino si sta comportando in modo 
pericoloso per lui e per gli altri, per esempio giocando con il fuoco, possiamo responsabilizzarlo. 
Questo è il modo in cui possiamo vedere che il nostro vero nemico è dentro di noi. E’ la nostra 
rabbia, il nostro attaccamento, il nostro egotismo. E la nostra capacità di comprendere come questo 
nemico ci può danneggiare, è veramente minima. Se qualcuno ci fa del male ma, grazie alla nostra 
disciplina interiore, riusciamo a mantenerci calmi, è possibile che, indipendentemente da quanto 
quella persona ci ha fatto, le sue azioni non ci disturbino. Al contrario, quando emozioni potenti 
come odio, rabbia, desiderio  sorgono  dentro di noi ne siamo gravemente feriti poiché minano la 
pace mentale e aprono un varco alla infelicità e alla sofferenza annullando i benefici della pratica 
spirituale. 



 16 

 
Mentre lavoriamo allo sviluppo dell’equanimità dobbiamo pensare che la stessa nozione di amico e 
nemico è mutevole e dipende da numerosi fattori. Nessuno nasce come nostro amico o nemico e 
non abbiamo alcuna garanzia che perfino i nostri famigliari ci rimarranno amici. Definiamo i 
termini di amico e nemico sulla base dei comportamenti che abbiamo nei confronti delle persone e 
di come esse, a loro volta, si comportano verso di noi. Vogliamo bene e consideriamo amici quanti 
ci amano e si prendono cura di noi. Invece riteniamo nemici coloro i quali manifestano cattive 
intenzioni nei nostri confronti. Quindi classifichiamo le persone sulla base dei loro sentimenti ma 
nessuno è fondamentalmente nostro amico o nemico. Spesso identifichiamo le azioni con la 
persona che le compie e questa attitudine mentale ci porta a concludere che un tale è nostro 
nemico unicamente sulla base dei suoi comportamenti. Invece una persona è neutra, né amico né 
nemico, buddhista o cristiano, cinese o tibetano. A seconda delle circostanze il comportamento di 
un determinato individuo potrà cambiare. E il nemico di ieri potrà divenire l’amico di oggi. Ed è 
possibile avere un pensiero del tipo, “Oh, in passato abbiamo avuto dei problemi ma adesso siamo 
dei buoni amici.” 
 
Un altro modo di coltivare l’equanimità e superare i nostri sentimenti discriminatori e parziali, è 
quello di riflettere su come tutti siamo uguali per quanto riguarda la nostra aspirazione a liberarci 
dalla sofferenza e raggiungere la felicità. Inoltre ognuno sente di avere il diritto ad aspirare a 
queste mete. Come giustifichiamo questo diritto? E’ molto semplice, fa parte della nostra natura 
profonda. Io non sono unico, non possiedo privilegi particolari, la mia aspirazione a raggiungere la 
felicità e superare la sofferenza fa parte della mia natura profonda come di quella di tutti voi. Se 
questo è vero se ne deduce che tutti abbiamo le medesime aspirazioni poiché tutti condividiamo la 
medesima natura. E’ sulle basi di questa fondamentale uguaglianza che possiamo sviluppare il 
sentimento dell’equanimità. Nelle nostre meditazioni dobbiamo cercare di sviluppare 
un’attitudine del tipo, “Come io desidero essere felice e superare la sofferenza ed è un mio diritto 
naturale, lo stesso vale anche per tutti gli altri.” Dovremmo ripetere questa considerazione durante 
la meditazione e nel corso della giornata fino a quando si radichi profondamente nella nostra 
coscienza. 
 
Un’ultima considerazione. In quanto esseri umani il nostro benessere dipende in larga misura 
dagli altri e la nostra stessa sopravvivenza è il risultato delle azioni di molte altre persone. La 
nascita dipende dai genitori del cui affetto e attenzione necessitiamo per numerosi anni. Il nostro 
sostentamento, la nostra nutrizione così come perfino il nostro successo nella vita, si basa sul 
contributo di innumerevoli altri esseri umani. Direttamente o indirettamente un incalcolabile 
numero di gente è indispensabile alla nostra sopravvivenza, per non parlare della felicità. Se 
estendiamo questo ragionamento oltre i confini di una sola esistenza, possiamo vedere che 
attraverso tutte le nostre vite precedenti -in effetti da un tempo senza inizio- innumerevoli altri 
esseri hanno contribuito al nostro benessere. Dobbiamo dunque concludere pensando, “Su che basi 
posso discriminare? Come posso essere nemico di qualcuno e amico di qualcun altro? Devo 
superare ogni sentimento di parzialità e discriminazione. Devo essere di beneficio a tutti, senza 
eccezioni!”. 
 
(Dalai Lama, Parole dal Cuore, Milano 2001) 

 
 
 



 17 

L’Eredità del Tibet-The Heritage of Tibet 
 
Himalaya - Luoghi, cultura, spiritualità,  fotografie di Giampietro Mattolin - testi di Piero 
Verni; pag. 160, Padova 2006: “Volti, paesaggi, cultura e spiritualità in oltre 180 fotografie 
inedite. Un tuffo nell'atmosfera nitida dei cieli limpidi d'alta quota, una corsa per le dune 
sinuose delle valli, lo sguardo rapito dalla profondità dei volti, i colori danzanti dei rituali 
sacri: ecco il segreto della magia di questo libro. Un percorso fotografico illustrato dalle 
immagini del fotografo Giampietro Mattolin e raccontato dalla voce narrante di Piero 
Verni. Un ispirato omaggio ad una cultura millenaria per certi versi ancora da scoprire” 
(dalla recensione di Filippo Zolezzi). 
 
Mustang, a un passo dal cielo - One step from the sky, fotografie di Giampietro Mattolin, testi 
(in italiano e in inglese) di Piero Verni e Fiorenza Auriemma, pag. 165, Padova 2007: “Il 
regno di Lo, ovvero il Mustang, è una piccola enclave himalayana che sulla cartina appare 
come un dito puntato dal Nepal verso il Tibet. E' un territorio protetto, antico e 
straordinario per quanto riguarda la gente, la cultura, i panorami, la posizione geografica, 
il clima, la religione. A questa frammento di mondo tibetano in terra nepalese è dedicato il 
volume "Mustang, a un passo dal cielo" che si avvale di un notevole apparato fotografico 
di Giampietro Mattolin (che ha scritto anche un diario di bordo del suo viaggio), della 
esaustiva prefazione di Piero Verni (uno dei giornalisti più preparati su questo angolo 
himalayano cui, tra l'altro, ha dedicato un fortunato libro) e della coinvolgente 
testimonianza della giornalista Fiorenza Auriemma” (dalla recensione di Filippo Zolezzi).  
 
Lung Ta: Universi tibetani - Tibetan universes, fotografie di Giampietro Mattolin, testi 
(italiano ed inglese) di Piero Verni, pag. 204, Dolo (VE), 2012: “Le atmosfere e i ricordi di 
un trekking compiuto anni fa nella regione più tibetana del Nepal mi sono balzati 
improvvisamente agli occhi guardando le fotografie di Giampietro Mattolin e leggendo i 
testi di Piero Verni, autori di un libro di raro fascino sui Paesi di cultura tibetana: si intitola 
Lung ta: Universi tibetani” (dalla recensione di Marco Restelli). 
 
Questi tre volumi sono ora raccolti nel cofanetto, L’Eredità del Tibet-The Heritage of Tibet 
(prezzo speciale per gli iscritti alla nostra newsletter, € 55; per ordini: 
heritageoftibet@gmail.com). 
 

 



 18 

Tulku, le incarnazioni mistiche del Tibet,  
di Piero Verni e Giampietro Mattolin; Venezia 2018, pag. 240, € 25  

seconda edizione ampliata  
 

I tulku sono quei maestri spirituali che scelgono di ritornare nel mondo, esistenza dopo 
esistenza, per essere di aiuto agli esseri viventi. La tradizione di queste reincarnazioni 
mistiche è una caratteristica peculiare del Buddhismo vajrayana, la forma 
dell’insegnamento del Buddha diffusa in Tibet, regione himalayana e Mongolia. 
Profondamente radicata nelle culture di questi Paesi, fuori però dall’universo tibetano 
questa usanza è stata spesso fraintesa. Scopo di “Tulku, le incarnazioni mistiche del Tibet” 
è quello di fornire al lettore, attraverso un linguaggio semplice e chiaro, un quadro 
esauriente di cosa effettivamente sia la tradizione dei tulku e di come interagisca con le 
società nelle quali è presente. Grazie anche alle numerose interviste concesse agli autori 
dal Dalai Lama e da altri importanti lama buddhisti, questo libro ricostruisce la storia, 
l’orizzonte religioso ed etnico, l’attuale condizione e il futuro di questa fondamentale 
componente della civiltà tibetana. Di particolare interesse inoltre, i capitoli dedicati alla 
vita del VI Dalai Lama (il più eterodosso di tutto il lignaggio) e all’infanzia dell’attuale 
quattordicesima reincarnazione, prima che venisse riconosciuta e insediata a Lhasa in 
qualità di massima autorità del Tibet. Da segnalare infine come dalle pagine di questo 
volume (sia grazie al testo sia all’imponente apparato fotografico di cui si avvale) emerga 
anche una nitida immagine del Tibet e dei luoghi in cui i tulku esercitano la loro funzione 
spirituale. Inoltre, in questa seconda edizione, è stato aggiunto un capitolo che affronta le 
tematiche relative al riconoscimento di alcuni tulku occidentali e quindi alla presenza di 
questo peculiare aspetto della civiltà tibeto-himalayana anche fuori dalle regioni centro- 
asiatiche e dai contesti tradizionali in cui è nata e si è sviluppata nel corso dei secoli.  
(per ordini: heritageoftibet@gmail.com). 

 

 
 



 

Il Sorriso e la Saggezza

“Piero Verni è un noto studioso del Tibet e del popolo tibetano.
Spero che i lettori di questa biografia la trovino interessante e ne

Sua Santità il XIV Dalai Lama
 
 

 
 
Edizione speciale, ampliata e aggiornata, per i 90 anni di Sua Santità
(per ordini: https://nalandaedizioni.it 
 

 19 

Il Sorriso e la Saggezza-Dalai Lama biografia autorizzata
 

di: Piero Verni 
 

“Piero Verni è un noto studioso del Tibet e del popolo tibetano.
Spero che i lettori di questa biografia la trovino interessante e ne

traggano beneficio.” 
Sua Santità il XIV Dalai Lama 

Edizione speciale, ampliata e aggiornata, per i 90 anni di Sua Santità
https://nalandaedizioni.it e tutte le principali librerie digitali italiane

Dalai Lama biografia autorizzata 

“Piero Verni è un noto studioso del Tibet e del popolo tibetano. 
Spero che i lettori di questa biografia la trovino interessante e ne 

 

Edizione speciale, ampliata e aggiornata, per i 90 anni di Sua Santità 
e tutte le principali librerie digitali italiane) 



 20 

È uscito, per le edizioni Ubiliber, Amala-Jetsun Pema: Madre del Tibet, sorella del Dalai Lama, 
disponibile sia in versione cartacea sia elettronica. 
 
 

 
 
 
In questa biografia, che ha tutto il sapore di un reportage giornalistico d'altri tempi, Piero 
Verni ha raccolto i ricordi personali di Jetsun Pema in una forma che consente al lettore sia 
di conoscere il percorso biografico di una delle più importanti voci femminili dell’Asia 
contemporanea sia di rileggere gli ultimi terribili settant'anni di storia del Tibet, rimasti 
per troppo tempo nell'ombra. 
Amala, così la chiamano affettuosamente gli studenti e le studentesse che l'hanno 
conosciuta, significa "Madre del Tibet" ed è anche il titolo di questo ritratto biografico, che 
racconta la forza dirompente dell'amore attraverso la responsabilità civile e i gesti di una 
persona che ha fatto della compassione il suo stile di vita. 
(https://gategate.it/ubiliber/) 
 
 
 



 21 

Tulku, le incarnazioni mistiche del Tibet 
film di: Piero Verni, Italia 2022 

(€ 14,00 + spese di spedizione; per ordini: heritageoftibet@gmail.com) 
 

Un viaggio all’interno di uno degli aspetti più affascinanti della civiltà tibetana: quello dei tulku, i corpi 
d’emanazione, i lama reincarnati del Buddhismo tantrico. Un film che illustra i tratti essenziali di un aspetto 
religioso profondamente sentito e rispettato dalle donne e dagli uomini che abitano il Tibet e l'intera regione 
himalayana. Attraverso le parole del Dalai Lama e di alcuni tra i principali Lama contemporanei, il 
documentario affronta il mistero della vita, della morte e della rinascita alla luce del pensiero tibetano. 
Inoltre, Tulku, le incarnazioni mistiche del Tibet, denuncia il grottesco tentativo del governo cinese di usare 
il messaggio dei tulku per legittimare la sua illegale occupazione del Paese delle Nevi. Infine il film si 
interroga su quale potrà essere il futuro di questa antica tradizione in un mondo così diverso da quello in cui 
nacque. Una finestra aperta su di un mondo ancora oggi poco conosciuto. 
 

 
 

 
 



 22 

Cham, le danze rituali del Tibet 
Film di: Piero Verni, Karma Chukey e Mario Cuccodoro, Italia 2014 

(€ 12,00 + spese di spedizione; per ordini: heritageoftibet@gmail.com) 
 
 

 

 
 
 
 



 23 

L’Associazione “L’Eredità del Tibet-The Heritage of Tibet” è su Facebook 
 

L’Associazione “L’Eredità del Tibet-The Heritage of Tibet” ha creato la propria pagina 
Facebook (https://www.facebook.com/Heritage-of-Tibet)  che si affianca al nostro sito, in rete 
già da diverso tempo (http://www.heritageoftibet.com). Mentre il sito continua a svolgere la 
sua funzione di contenitore dei nostri lavori e di “biglietto da visita”, sia di quello che 
abbiamo realizzato sia di quello che vogliamo realizzare, la pagina FB ci consentirà di 
avere con il mondo interessato alle tematiche che portiamo avanti, un  rapporto il più 
diretto e interattivo possibile. Vi aspettiamo quindi con le vostre idee, i 
vostri consigli e le vostre analisi critiche. Buona navigazione! 
 

 
 

 


